
Warum Gott 
nicht sicher, 
aber gut ist

THEO 
PHOBIE

M a n u e l  G r ä ß l i nM a n u e l  G r ä ß l i n



 
 

Die automatisierte Analyse des Werkes, um daraus Informationen 
insbesondere über Muster, Trends und Korrelationen gemäß § 44b UrhG 

(„Text und Data Mining“) zu gewinnen, ist untersagt.

© 2026 R.Brockhaus in der SCM Verlagsgruppe GmbH ·  
Max Eyth Str. 41 · 71088 Holzgerlingen 

brockhaus-verlag.de

Soweit nicht anders angegeben, sind die Bibelverse folgender 
Ausgabe entnommen: 

BasisBibel, © 2021 Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart (BB).
Weiter wurden verwendet: 

Lutherbibel, revidiert 2017, © 2016 Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart. 
Used by permission. (LUT)

Hoffnung für alle® Copyright © 1983, 1996, 2002, 2015 by Biblica, Inc.®. 
Verwendet mit freundlicher Genehmigung des Herausgebers Fontis – 

Brunnen Basel. (HFA)
Bibeltext der Neuen Genfer Übersetzung – Neues Testament und Psalmen

Copyright © 2011 Genfer Bibelgesellschaft. (NGÜ)
Wiedergegeben mit freundlicher Genehmigung. Alle Rechte vorbehalten.

NeÜ bibel.heute, © 2001-2012 Karl-Heinz Vanheiden, www.kh-vanheiden.de. 
Alle Rechte vorbehalten. (NeÜ)

Lektorat: Rahel Dyck
Umschlaggestaltung: Andreas Sonnhüter; grafikbuero-sonnhueter.de

Titelbild: artyway (shutterstock)
Satz: Uhl + Massopust, Aalen

Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck
Gedruckt in Deutschland
ISBN 978-3-417-01076-3
Bestell-Nr. 227.001.076



Inhaltsverzeichnis

Vorklänge  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 7

Angst vor Gott als dem „ganz anderen“  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 7

Angst vor Gott als dem „nicht sicheren“  . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 16

Glaube ohne Schlusspunkt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 25

Wenn Zweifel klopfen – und Glaube da ist  . . . . . . . . . . . . . . .                	 25

Dekonstruktion ist erlaubt – viel öfter geboten  . . . . . . . . . . .            	 37

Dissonanzen zulassen – ganz ohne Harmoniebedürfnis  . . .    	 49

Der andere Blick  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 61

Am Rand gesehen – weil Minderheiten zählen  . . . . . . . . . . .            	 61

Niemand bleibt, wie er war – auch Gott verändert sich  . . . .     	 76

Als der Himmel leer war – und Gott ohnmächtig wurde . . .    	 84

Worauf es ankommt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 95

Was soll das mit dem Kreuz? – Das ist wirklich passiert!  . .   	 95

Wie das mit der Sünde anfing –  
und was sie mit uns heute macht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 108

Heiligung wird himmlisch –  
Gottes Werk, nicht unser Druck  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 122

Mehr Gott wagen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 137

Glücklich sein – und Gott nicht ausklammern . . . . . . . . . . . .             	 137

Träumen lernen – weil Gott nicht fertig ist  . . . . . . . . . . . . . . . 	 146

Immer Sabbat – nicht nur sonntags . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 162

5



Fremde neue Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 175

Im Weltabenteuer Gottes stehen –  
dazwischen glauben und leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 175

Säkularisierung verwandelt Kirche –  
eine prophetische Stimme Gottes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 185

Wenn der Zeitgeist tanzt – tanzt Gottes Geist mit . . . . . . . . .          	 196

Nachklänge  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 205

Das Ende ist nicht das Ende  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 205

Wem zu danken bleibt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 209

Bücher, die mich inspiriert haben –  
ein paar Literaturempfehlungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 211

Anmerkungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 217

6



Vorklänge

Angst vor Gott als dem „ganz anderen“ 

In der deutschen Filmkomödie Otto – Der Film, die im Jahr 1985 
erschienen ist, gibt es eine bedenkenswerte Szene: Der geldgierige 
Kredithai Shark legt dem naiven Otto einen undurchsichtigen Ver-
trag vor. Shark weist Otto darauf hin, dass er das Kleingedruckte des 
Kontraktes besser nicht lesen sollte. Auf die Frage Ottos: „Warum 
denn nicht?“, antwortet Shark nur: „Das ist schlecht für die Augen.“

So lustig diese kleine Anekdote auch sein mag: Ähnlich verhal-
ten sich einzelne Christenmenschen und manchmal sogar ganze 
Kirchen, wenn es um ihre religiösen Überzeugungen oder Ansich-
ten zur Bibel geht. Immer wieder sagen sie sich selbst und anderen: 
„Wir brauchen das Kleingedruckte nicht zu lesen. Das schadet nur 
unserem Glauben.“ 

Was wäre, wenn dieser Satz stimmt? Wenn es tatsächlich The-
men rund um die Bibel und das christliche Weltbild gibt, die wir 
uns selbst und anderen verschweigen, weil sie unserem persönli-
chen Glauben oder dem Glauben anderer schaden könnten? The-
men, die wir von vornherein kritisch begutachten, besserwisserisch 
beiseiteschieben oder vehement attackieren, weil wir merken, dass 
sie unser perfekt zusammengebasteltes Glaubenskonstrukt zum Ein-
stürzen bringen könnten – egal, ob es fundamentalistisch, konserva-
tiv, (post)evangelikal, liberal oder (neo)orthodox ist? 

Theophobie – mit dieser Wortneuschöpfung möchte ich das hier 

7



angesprochene Phänomen mal umschreiben. Mit Theophobie meine 
ich nicht eine grundsätzliche Angst vor Gott an und für sich, son-
dern eine Angst vor Gott als „dem ganz Anderen“.1 Denn was wäre, 
wenn Gott ganz anders ist, als wir ihn rational begreifen oder uns 
fantasievoll vorstellen können? Haben wir uns vielleicht mit der Bi-
bel, der Tradition, dem Verstand, der Fantasie, der Erfahrung oder 
der Biografie ein Bild von Gott gemalt, das ihn ganz anders zeigt, als 
er sich uns eigentlich zeigen will? Nicht, weil Gott uns so fremd und 
fern ist, dass wir ihn nicht erfassen könnten. Sondern deshalb, weil 
er uns näher ist als unser eigenes Herz.

Das ist doch der eigentliche Grund, warum wir aus Gott kein 
Objekt und keinen Gegenstand machen können, über den sich mit 
einem gewissen Sicherheitsabstand sprechen ließe. Denn Gott ist 
streng genommen nicht das Objekt, sondern das Subjekt unseres 
Glaubens,2 weil er den Glauben wundersam gibt, ganzheitlich um-
fasst, vollkommen erhält und unendlich übersteigt. Deshalb lässt 
sich nicht gegenständlich über Gott sprechen wie über einen selbst 
gemachten Götzen  – genau das kritisieren übrigens die meisten 
Atheisten völlig zu Recht am christlichen Glauben und Gottesbild –, 
sondern nur im persönlichen Involviert- und leidenschaftlichen Be-
teiligtsein. Und das geht nicht ohne besonnenen Mut und ohne ge-
sunde Angst. 

⬤ ⬤ ⬤

Zurück zur Theophobie: Menschen mit Phobien nehmen ihr Umfeld 
anders wahr. Bei einer Abscheu vor Spinnen zum Beispiel erscheint 
der Achtbeiner plötzlich viel größer und ekliger, als er eigentlich 
ist. Menschen mit Theophobien wollen Gott anders wahrnehmen. 
Anders, als er – oder sie? – eigentlich ist. Und warum? Damit Gott 
perfekt in ihr Glaubenssystem passt. Abhängig davon, in welchem 
religiösen Kontext du und ich sozialisiert wurden oder gegenwärtig 
und zukünftig noch sozialisiert werden, hat jede und jeder von uns 

8



übrigens eine ganz andere Theophobie, eine ganz andere Angst vor 
diesem ganz anderen Gott: Was wäre, wenn Gott ganz anders gnä-
dig, ganz anders liebend, ganz anders gerecht, ganz anders allmäch-
tig, ganz anders persönlich, ganz anders … Der Satz bricht hier ab, 
weil er ansonsten nicht mehr aufhören würde. Aber noch einmal: 
Was wäre, wenn Gott tatsächlich ganz anders Gebet erhört, ganz 
anders zu uns spricht, ganz anders über mich und diese Welt denkt, 
ganz anders …? Ja, Gott ist dieser ganz andere. Ein Gott, der sich 
unseren Vorstellungen entzieht. Immer wieder neu. 

Und wenn wir denken, wir hätten ihn verstanden, wenn wir glau-
ben, seine Gedanken durchschaut zu haben – dann war es vermut-
lich nicht Gott, über den wir gesprochen haben. Denn sobald wir 
meinen zu wissen, wer Gott ist und was Gott über bestimmte Dinge 
denkt, begegnet er uns als der ganz andere. Unfassbar. Unverfügbar. 
Oder wie Augustinus einmal sagte: „Si comprehendis, non est Deus.“3 
Das bedeutet: Wenn wir ihn verstehen, ist es nicht Gott. Vielleicht 
lässt sich Gott auch deshalb nicht wirklich definieren. Oder zumin-
dest nicht so, dass wir ihn damit festhalten oder eingrenzen könnten. 
Der Theologe Gregor von Nyssa hat das betont. Und auch Dietrich 
Bonhoeffer schloss sich dem an mit seinem prägnanten Satz: „Einen 
Gott, den ‚es gibt‘, gibt es nicht.“4 

Die Feststellung, dass Gott unbegreiflich ist, dass er der „bekann-
teste Unbekannte“ ist,5 dass wir uns von Gott kein Bildnis machen 
sollen (2. Mose 20,4), bezeichnet man übrigens als „Negative Theo-
logie“. Oder um es mit den Worten des verstorbenen Papst Franzis-
kus zu sagen:

Gott in allen Dingen suchen und finden. […] Ja, bei die­
sem Suchen und Finden Gottes in allen Dingen bleibt 
immer ein Bereich der Unsicherheit. Er muss da sein. 
Wenn jemand behauptet, er sei Gott mit absoluter 
Sicherheit begegnet, und nicht berührt ist von einem 
Schatten der Unsicherheit, dann läuft etwas schief. Für 

9



mich ist das ein wichtiger Erklärungsschlüssel. Wenn 
einer Antworten auf alle Fragen hat, dann ist das der 
Beweis dafür, dass Gott nicht mit ihm ist. Das bedeu­
tet, dass er ein falscher Prophet ist, der die Religion für 
sich selbst benutzt. Die großen Führer des Gottesvolkes 
wie Mose haben immer Platz für den Zweifel gelassen. 
Man muss Platz für den Herrn lassen, nicht für unsere 
Sicherheiten. Man muss demütig sein.6

Meine Theophobie ist die Angst vor einem Gott, der eine ganz 
andere Theologie hat, als ich sie habe. Manchmal befürchte ich, dass 
Gottes Theologie – also sein Denken, Reden, Handeln und Fühlen – 
viel weiter, offener und inklusiver ist als die meine. Und ich muss 
zugeben: Ich habe Angst davor. Ich habe Angst vor dem Kleinge-
druckten in der Theologie Gottes. Dieses Kleingedruckte, das ich 
bisher übersehen habe oder übersehen wollte. Ich habe Angst vor 
diesen leicht zu übersehenden und leicht zu unterschätzenden Din-
gen im Kleingedruckten Gottes, die mir gleichgültig, aber Gott un-
glaublich wichtig sind. 

⬤ ⬤ ⬤

Vom deutsch-israelischen Lyriker Jehuda Amichai stammt folgendes 
Gedicht mit dem Titel Der Ort, an dem wir recht haben:

An dem Ort, an dem wir recht haben,
werden niemals Blumen wachsen
im Frühjahr.
Der Ort, an dem wir recht haben,
ist zertrampelt und hart wie ein Hof.
Zweifel und Liebe aber
lockern die Welt auf
wie ein Maulwurf, wie ein Pflug.

10



Und ein Flüstern wird hörbar
an dem Ort, wo das Haus stand,
das zerstört wurde.7

Wenn es um Glauben, Lieben und Hoffen geht – um die drei Kar-
dinaltugenden des Christentums –, bringt uns die im Gedicht an-
gesprochene Rechthaberei nicht weiter. Denn sie baut nicht auf 
(1.  Korinther 14,26) – nein: Sie zerstört. Deshalb geht es auch bei 
allem Theologisieren, bei allem Denken und Reden über, von, zu und 
mit Gott, nicht um ein Rechthaben. Vielmehr geht es um ein fort-
laufendes Unterwegssein. Denn gelebte Theologie – also eine Theo-
logie, die aus der Praxis kommt und auf die Praxis zielt – ist immer 
auf einem Weg: auf dem Weg im unendlichen Geheimnis Gottes, auf 
dem Weg zu Gott selbst. In ähnlicher Weise, wie sich Jesus Chris-
tus auf den Weg ins Geheimnis der Menschwerdung begab (Philip-
per 2,6-8), beschreiten Christenmenschen diesen Weg im Geheim-
nis Gottes ihr Leben lang. Sie tasten sich an Gott heran und kommen 
doch nie ganz bei ihm an; zumindest nicht in diesem Leben. 

Aber vielleicht ist gerade auch das das Schöne: Was wir nämlich 
nicht besitzen und worüber wir nicht verfügen können (wie bei-
spielsweise die unverfügbare Liebe eines Menschen oder der nicht 
verfügbare Sonnenuntergang in den Schweizer Bergen, wo ich gerne 
unterwegs bin), das weckt in uns immer wieder neu ein Begehren: 
ein Begehren, dieses Unverfügbare und zugleich Wunderschöne er-
neut zu erleben – wie es der Soziologe Hartmut Rosa mit seiner 
Resonanztheorie8 vermutlich beschreiben würde. Ich glaube, dass 
Gott uns unverfügbar bleiben will, damit wir ihn andauernd be-
gehren und uns unaufhörlich nach ihm sehnen. Nicht, weil er sich 
damit einen Spaß mit uns erlauben will. Sondern weil genau das 
das Allerschönste im Leben eines Christenmenschen ist: das stän-
dige Verlangen, diesem heiligen und liebenden Gott zu begegnen. 
Dieser rationale und fantasievolle Weg im Geheimnis Gottes, dieses 
Suchen nach Gott, kennt deshalb kein Stoppzeichen im Sinne von: 

11



bis hierher und nicht weiter. Vielmehr ist dieser Weg im Geheimnis 
eine Ermutigung zum stets neuen Vertrauen. Zum Vertrauen, den 
unergründlichen Weg in die unerschöpfliche Tiefe Gottes zu gehen. 
Einen Weg, der niemals aufhören wird.

⬤ ⬤ ⬤

„Ich bitte Gott, dass er mich von Gott befreit“ – so ähnlich hat es 
der mittelalterliche Mystiker und Prediger Meister Eckhart mal ge-
sagt. Das ist die Bitte um Befreiung von allen festgefahrenen Glau-
benskonventionen. Es ist der Wunsch, Gott jenseits aller Bilder, Vor-
stellungen und theologischer Konstrukte zu erfahren – in radikaler 
Offenheit und innerer Freiheit.

In diesem Buch wollen wir uns also auf den Weg machen. Auf 
den Weg zu diesem ganz anderen Gott. Dieser Weg wird ein Wag-
nis sein, ein abenteuerliches Unterfangen mit riskanten Gedanken 
und erschreckenden Überlegungen. Ein Tasten, ein Nachspüren, ein 
Fragen, ein „von Gott reden sollen und es doch nicht können“.9 Aber 
keine Angst: Das Kleingedruckte des Glaubens, die Phobie vor die-
sem ganz anderen Gott, ist im Grunde genommen unbegründet – 
wie eben jede Art von Phobie (die Angst vor Spinnen lässt erneut 
grüßen). Schließlich ist es ein guter Gott, dem wir auf diesem Weg 
im Geheimnis mal hier, mal dort begegnen werden. Dieser Gott, der 
sich in Jesus Christus zeigt, spricht uns immer wieder zu: „Fürchte 
dich nicht!“ Und dennoch hält sie an, die Angst. Dennoch versuchen 
wir ihn zu vermeiden, diesen ganz anderen Gott. Dennoch wollen 
wir das Kleingedruckte unseres Glaubens viel lieber übersehen. 

Dass jeder Christenmensch andere Theophobien hat (hier wie-
der im Plural, denn meistens sind es mehrere), habe ich ja bereits 
gesagt. Ich möchte dich deshalb mit auf meine Wegstrecken neh-
men: zu meinen Theophobien, zu meinen Ängsten vor diesem ganz 
anderen Gott, denen ich mich in den letzten Jahren und Mona-
ten stellen durfte. Verschiedenen Theophobien, die teilweise (lose) 

12



zusammenhängen, teilweise aber auch gar nicht. In diesem Buch ent-
falten sie sich dennoch in Form eines thematischen Dreiklangs und 
werden auch so zur Sprache gebracht. Trotzdem oder gerade des-
halb gibt es keine zwingende Lesereihenfolge: Du kannst ganz vorne 
oder ganz hinten mit den einzelnen Aufsätzen oder Essays zu den 
unterschiedlichen Theophobien anfangen. Größtenteils entspringen 
sie meinen Beschäftigungen in Form von Predigten, Vorträgen oder 
ersten Versuchen der Verschriftlichung als Pastor im ICF Karlsruhe, 
Habilitand an der Theologischen Fakultät Leipzig, Content Creator 
bei der Kleingruppen App FeedYourself und meinem Gastdozenten-
Dasein am Theologischen Seminar St. Chrischona. Dazu ein kleiner 
Disclaimer am Rande: Wenn dir was theologisch querliegt, beschwer 
dich bei mir, nicht bei meinen Arbeitgeberinnen und Arbeitgebern. 
Denn die hier vertretenen Überzeugungen sind ganz meine eigenen. 

Vielleicht erkennst du dich in diesen Theophobien wieder. Viel-
leicht aber auch nicht. Schließ dich einfach den Wegen an, die dich 
persönlich interessieren oder auf denen du momentan selbst unter-
wegs bist. Auf diesen theophoben Wegen werden wir Unbekanntes 
an Gott entdecken und Ungewöhnliches mit ihm erleben. Ich glaube 
sogar, dass sie der Anfang einer neuen Erkenntnis sind (Sprüche 1,7). 
Und sie werden hoffentlich auch der Anfang einer noch nicht da ge-
wesenen Ekstase sein – „Ekstase“ in ihrem wörtlichen Sinn verstan-
den, als ein euphorisches und faszinierendes „Außerhalb-Stehen“,10 
außerhalb des Bekannten und Gewöhnlichen an Gott. 

⬤ ⬤ ⬤

Als Albert Einstein mal von einem Journalisten gefragt wurde: 
„Glauben Sie an Gott?“, soll seine schlichte Antwort gewesen sein: 
„Sagen Sie mir erst, was Sie unter Gott verstehen; dann sage ich 
Ihnen, ob ich daran glaube.“ In diesem Buch will ich versuchen, 
(m)ein Verständnis von Gott und (m)einem Glauben an ihn – ver-
bunden mit (m)einem kreativen Bibelverständnis  – darzulegen. 

13



Vielleicht ist Gott aber auch noch mal ganz anders, als ich ihn auf 
den folgenden Seiten darzustellen versuche. Dann darfst du dieses 
Buch ganz anders schreiben. Vielleicht sind die darin erläuterten 
Theophobien aber auch gar nicht neu für dich. Dann bist du inzwi-
schen wahrscheinlich auf ganz anderen Wegen unterwegs und darfst 
dieses Buch mit gutem Gewissen beiseitelegen und etwas anderes 
lesen. 

Theophobie  – oder: das Kleingedruckte des Glaubens. Diese 
Theophobie, das Kleingedruckte in unserem sonst so großen Glau-
ben, wird deinen und meinen Glauben kleiner machen. Kleiner, als 
wir unseren Glauben gerne hätten. Ja, richtig gelesen! Aber weißt du 
was? Das ist genau richtig so! Denn vielleicht vermag unser Glaube 
deshalb nichts Großes zu tun, weil er nicht klein genug ist. Weil er 
eben nicht so klein ist wie das Senfkorn, von dem Jesus spricht (Mat-
thäus 13,31-32). Vielleicht bedarf es deshalb einer heilsamen Verklei-
nerung, einer notwendigen Entlastung von all dem, was wir Gott 
vorschnell zugeschrieben haben: von unseren rationalen Sicher-
heiten und theologischen Fantasien. Vielleicht muss unser Glaube 
nicht neu konstruiert, sondern von manchem falschen Großen be-
freit werden – wie das nicht mehr notwendige Gerüst bei einem 
fertig gebauten oder frisch gestrichenen Haus –, damit er (wieder) 
Großes bewirken kann.11 

Kurzum: In diesem Buch wird Gott größer und dein (?) und mein 
Glaube kleiner. Und das meine ich nicht im Sinne eines weiteren 
Buches über Dekonstruktion, sondern als Rückbindung, Rück-
eroberung und Bezugnahme auf vergessene, aber bewährte Glau-
benswahrheiten, die unsere Glaubensmütter und -väter in sich ge-
tragen haben. Denn darin finden wir eine oft übersehene, aber 
tiefgründige Glaubensdemut, die sich darüber im Klaren ist, dass 
Gott als der „ganz andere“ „nicht sicher, aber gut“ ist! Und wenn 
wir diese rationale Erkenntnis und dieses praktische Erlebnis der 
Andersheit und Unsicherheit Gottes zulassen, wird Gott größer und 
wir, mit unserem Glauben, auf den wir uns manchmal ziemlich viel 

14



einbilden und auf den wir uns manchmal mehr als auf Gott verlas-
sen, kleiner. 

Das klingt doch nicht ganz falsch, oder? Stell dir einfach eine zu-
gefrorene Seefläche im Winter vor – eine Illustration, die ich vom 
österreichischen Prediger und Bibelschullehrer Hans Peter Royer 
übernommen habe. Du kannst mit festem Schritt und großem Glau-
ben darauftreten. Doch wenn das Eis zu dünn ist, bricht es, und dein 
Glaube rettet dich nicht vor dem eiskalten Wasser. Nicht die Größe 
deines Glaubens trägt dich, sondern die Stärke des Eises. Ein klei-
ner Glaube ist deshalb völlig ausreichend – wir haben schließlich 
einen großen Gott.

15



Angst vor Gott als dem „nicht sicheren“ 

Gerade sind wir schon recht tief in theologische und philosophi-
sche Fragen eingestiegen – und im weiteren Verlauf dieses Buches 
werden wir immer wieder dahin zurückkehren. Zugegeben: Dort 
kann es einem ganz schön schwindelig werden, auch mir … Doch 
bevor wir uns erneut auf diese Höhen begeben, möchte ich dich in 
drei Geschichten mit hineinnehmen, in eine persönliche, eine bib-
lische und eine fantastische, um dir plastisch zu zeigen, worum es 
in diesem Buch ebenfalls geht. Denn für mich gehört immer beides 
zusammen, damit es richtig und relevant wird: theologische Gedan-
kenflüge und praktische Erdungspunkte, reflektierte Theologie und 
alltagsnaher Glaube. Man könnte auch sagen: der Kopf mit Hand 
und Herz – mal das eine mehr, mal das andere. 

Als Manuel, als Christ, als Pastor, als Theologe, als Ehemann, als 
Freund und als Autor will ich die beiden genannten Welten mit-
einander verbinden  – oder es zumindest versuchen. Der deut-
sche Philosoph Karl Jaspers sagte mal über Friedrich Nietzsche, er 
habe zu allem zwei Meinungen. Ganz ähnlich führe ich in diesem 
Buch einen inneren Dialog mit philosophischen und persönlichen, 
theologischen und praktischen Ansichten auf den (oder meinen) 
christlichen Glauben. Zwei Sichtweisen, die sich in meinem Inneren 
ununterbrochen unterhalten, teilweise auch miteinander diskutie-
ren, manchmal sogar streiten. 

Als Pastor begegnen mir in theologischen Diskussionen oder 
seelsorglichen Gesprächen häufig zwei Arten von Menschen. Ziem-
lich pauschalisierend, ich weiß, aber die Einordnung hilft: Typ eins 
hat genug von einfachen Antworten. Ihr oder ihm reichen schnelle 

16



Erklärungsversuche nicht mehr aus. Diese Person will alles ganz 
genau wissen, bis ins kleinste Detail. Typ zwei hingegen hat genug 
vom Komplizierten. Sie oder er braucht klare Ansagen, eindeutige 
Statements und schlichte Lösungen. Doch bei beiden Typen von 
Menschen kommt es irgendwann, zumindest bei genauerem Hinse-
hen, zu gewissen Schwierigkeiten und Problemen: Typ eins vergisst, 
dass es für viele Themen rund um den christlichen Glauben keine 
logischen Erklärungen gibt. Vieles bleibt ein Geheimnis. Und das 
weiß ich aus eigener Erfahrung ziemlich gut: Nach meinem Theo-
logiestudium mit Promotion und Habilitation in Basel, Heidelberg 
und Leipzig hatte ich mehr Fragen als Antworten. Die Schwierig-
keit bei Typ zwei ist, dass einfache Antworten, Schwarz-Weiß-Kate-
gorisierungen und Richtig- oder Falsch-Aussagen vielleicht helfen, 
aber nicht zwingend tragen. In Glaubenskrisen kann man, ziemlich 
schnell und fast unbemerkt, in ein schwarzes Loch hineinfallen, das 
einen mit allen für gültig geglaubten Antworten verschlingt. Und 
auch das weiß ich aus persönlichem Erleben, wenn mir naheste-
hende Menschen von jetzt auf gleich mit der Sache mit Gott ab-
schließen und den Glauben an den Nagel hängen. 

Als Theologe merke ich, dass beide Typen etwas gemeinsam 
haben: Sie haben und brauchen einen Gott für ihre (Glaubens-)
Schublade. Und das ist ja auch irgendwo normal. Denn hinter vielen 
Glaubenshaltungen stecken, bewusst oder unbewusst, tiefe mensch-
liche Ängste. Der eine Typ, der sich auf keine einfachen Antworten 
einlässt, versucht oft, mit Wissen und Differenzierung die Angst vor 
einem Glauben zu bändigen, der sich nicht kontrollieren lässt. Viel-
leicht ist es, wie der Psychoanalytiker Fritz Riemann sagt, die Angst 
vor Hingabe oder die Angst vor Beständigkeit, die diesen Menschen 
dazu bringt, immer wieder alles hinterfragen zu müssen, um sich 
selbst treu zu bleiben. Der andere Typ, der klare Ansagen braucht, 
will vielleicht der Angst vor Veränderung und Unsicherheit entkom-
men und sucht deshalb Halt in einfachen Wahrheiten, vertrauten 
Strukturen und klaren Regeln.12 

17



Beides sind verständliche Reaktionen. Wo der eine also (nur) das 
glauben kann, was sich logisch erklären lässt, blendet der andere 
mögliche – und oft sehr berechtigte – Anfragen an Glauben und Kir-
che einfach aus. Gott weiß schließlich am besten, wer er (nicht) ist 
und was er (nicht) tut – und die Bibel ist darin ja auch völlig klar … 
So entsteht entweder ein unpersönlicher, distanzierter und abstrak-
ter „Denk-Gott“, der zwar nicht viel Trost spendet, aber wenigstens 
keine Überraschungen bereithält – oder ein weichgespülter, harmlo-
ser und bequemer „Plüsch-Gott“, der zwar gut ins Leben passt, aber 
bei echten Krisen kaum trägt. Ob durch Verkomplizierung oder Ver-
einfachung: Beide Glaubenstypen versuchen auf ihre Weise, einer 
bestimmten Grundangst des Glaubens aus dem Weg zu gehen: der 
Angst, dass Gott „nicht sicher“ oder „ganz anders“ ist, als man bis-
her gedacht oder geglaubt hat. 

Und doch sind Unsicherheit und Andersheit, zumindest mit Blick 
auf den Glauben, richtig(er) und wichtig(er) – das versuche ich dir 
zumindest in diesem Buch zu zeigen. Denn ich möchte dir und mir 
einen dritten, einen alternativen Weg vorstellen, wie man sich dieser 
Angst mit Mut stellen kann. Ich möchte dich einladen, über einen 
Glauben nachzudenken, der sich weder in zu detailreichen Erklä-
rungen (Denk-Gott) noch in zu simplen Antworten (Plüsch-Gott) 
verliert. 

⬤ ⬤ ⬤

Eine der eindrücklichsten, vielleicht aber auch befremdlichsten Ge-
schichten über Jesus finden wir gleich in allen vier biblischen Evan-
geliumsüberlieferungen. Hier nach der Version von Johannes: 

Das Passafest der Juden stand kurz bevor. Da ging Jesus 
nach Jerusalem. Im Tempel traf er auf Händler, die Rin­
der, Schafe und Tauben verkauften. Auch Geldwechs­
ler saßen dort. Da machte Jesus sich aus Stricken eine 

18



Peitsche und jagte sie alle aus dem Tempel hinaus – 
samt ihren Schafen und Rindern. Die Münzen der Geld­
wechsler schleuderte er auf den Boden und stieß ihre 
Tische um. Zu den Taubenhändlern sagte er: „Schafft 
das weg von hier! Macht das Haus meines Vaters nicht 
zu einer Markthalle!“ Seine Jünger erinnerten sich 
daran, dass in der Heiligen Schrift steht: „Der Einsatz 
für dein Haus wird mich aufreiben!“ 
Johannes 2,13-17 

In der Antike war es üblich, Geschichten wie diese einfach vorzu-
lesen, statt sie auszulegen. Man ließ die Erzählung für sich selbst 
sprechen, statt sie zu Tode zu interpretieren. Denn jede Ausle-
gung raubt auch immer etwas von der Dramatik der Geschichte. 
Mit jeder Interpretation geht auch das Geheimnisvolle an der Er-
zählung verloren. Und diese sogenannte „Tempelreinigung“ – oder 
besser gesagt: dieses Randalieren von Jesus im Tempel – ist abso-
lut dramatisch. Was hier passiert, ist so was von geheimnisvoll. Da 
kann man noch so viele Superlative, Steigerungsformen oder Über-
treibungen verwenden: Keine kommt an das völlig Verrückte he-
ran, was hier passiert. Was macht Jesus hier, bitte? Wieso geht er so 
radikal vor? Was soll dieser Krawall? Was soll dieser Aufstand? „Je-
sus, komm doch mal runter! Was bist du denn so aggressiv? Cool 
down! Halte deinen Zorn mal im Zaum. Das steht doch nur im 
Widerspruch zu dem, was du sonst so lehrst und lebst. Wo bleibt 
dein ‚die andere Wange hinhalten‘ und dein ‚Liebet und betet für 
eure Feinde‘?“

Aber noch verrückter ist die Tatsache, dass Jesus nicht nur ein-
mal, sondern wahrscheinlich gleich zweimal im Tempel randaliert 
hat – diese Überzeugung vertreten zumindest manche Auslegerin-
nen und Ausleger. Er hat also zwei Straftaten begangen – im Johan-
nesevangelium ist es am Anfang (Kapitel 2), bei den anderen Evan-
gelien am Ende seines Wirkens (Matthäus 21; Markus 11; Lukas 19). 

19



Wir lesen in der Bibel an zwei unterschiedlichen Stellen davon, wie 
Jesus im Tempel randaliert. Man kann fast sagen: Jesus hat sich das 
Randalieren im Tempel zur Gewohnheit gemacht. Das ist der Rah-
men und die Klammer von Jesu Leben hier auf der Erde. Und diese 
Randale waren anfangs die Ursache dafür, dass er von den führen-
den Juden und Priestern verfolgt wurde. Und zuletzt waren sie der 
Hauptgrund für seine Gefangennahme.

Ich bin der Überzeugung, man darf die Geschichte der Tempel-
reinigung nicht im klassischen Stil auslegen. Man darf das nicht tun, 
damit die Geschichte eben ihre Dramatik behält und das Geheim
nisvolle bleibt. Aber trotzdem will ich dich in diese Geschichte 
hineinführen. Und zwar mit einem Bild, das ich an die Geschichte 
herantrage, das aber passender nicht sein könnte. Und dieses Bild 
hilft hoffentlich zu verstehen – oder sich dem wenigstens anzunä-
hern –, was hier eigentlich passiert. Dieses Bild will nämlich dazu 
verhelfen, das Unbekannte und Ungewöhnliche an Jesus zu entde-
cken und zu erleben. Genau genommen stammt dieses Bild aus einer 
weiteren Geschichte.

⬤ ⬤ ⬤

Stell dir vor, du betrittst eine fremde, eine magische Welt. Eine 
Welt voller sprechender Tiere und verzauberter Landschaften. 
Aber auch eine Welt, wo sich der uralte Kampf zwischen Gut und 
Böse abspielt. Genau das erleben die Pevensie-Geschwister in Die 
Chroniken von Narnia, einer berühmten Fantasy-Buchreihe von 
C.  S.  Lewis. Durch einen geheimnisvollen Kleiderschrank gelan-
gen die vier Geschwister – Peter, Susan, Edmund und Lucy – in das 
verschneite Reich Narnia. Narnia ist ein Königreich, das von einer 
grausamen Weißen Hexe unterdrückt wird. Aber es gibt Hoffnung: 
Aslan, der wahre König von Narnia, wird eines Tages zurückkehren 
und für Frieden, Freiheit und Sicherheit sorgen. Und dieser Aslan 
ist kein gewöhnlicher Herrscher, sondern ein gewaltiger Löwe. Als 

20



die Geschwister zum ersten Mal von Aslan hören, fragt Lucy, die 
Jüngste und Neugierigste von ihnen, beklommen: „Dann ist er also 
nicht sicher?“13 Daraufhin lacht Herr Bieber, einer der sprechen-
den Tierbewohner Narnias – so stelle ich mir die Szene zumindest 
vor –, und antwortet mit Nachdruck: „Sicher? […] Wer hat denn 
von sicher geredet? Natürlich ist er nicht sicher. Aber er ist gut. Ich 
sage euch doch, er ist der König.“ Und einige Zeit später bestätigt 
Herr Bieber seine Aussage erneut: „Wisst ihr, er ist wild. Nicht so 
wie ein zahmer Löwe.“14

Das Bild vom Löwen beschreibt ziemlich treffend, wie Jesus bei 
der Tempelreinigung agiert: Er agiert als Löwe. Als jemand, bei dem 
du dir nie ganz sicher sein kannst, der es aber immer gut mit dir 
meint. Im englischen Original der Narnia Geschichte klingt diese 
Tatsache über Jesus sogar noch treffender, irgendwie noch passen-
der, wenn Herr Bieber betont: „Course he isn’t safe. But he’s good.“ 
Und später sagt er: „He’s wild, you know. Not a tame lion.“15

Bei unserem Glauben an Gott bleibt immer ein Rest Unsicherheit. Ja, 
diese Unsicherheit muss sogar bleiben: weil wir als Menschen Gott 
nie kontrollieren können. Wir können ihn nie ganz erfassen und 
wir können ihm auch nie vorschreiben, was er zu tun hat und was 
nicht. Und das macht unsicher. Löwen lassen sich nicht zähmen – 
genauso wenig Gott: Gott lässt sich nicht zähmen. Er lässt sich nicht 
bändigen. Er lässt sich nicht in den Griff bekommen. Und deswe-
gen werde auch ich das Verhalten von Jesus im Tempel jetzt nicht 
rechtfertigen – das passiert nämlich schnell, im Sinn von: „Jesus darf 
das! Er ist schließlich der Hausherr des Tempels. Er kritisiert doch 
völlig zu Recht die Profitsucht und das Konsumverhalten der Ver-
käufer und Käufer, die aus dem Heiligtum einen profanen Markplatz 
machen. Er verteidigt hier also nur sein Revier.“ Aber wenn ich das 
sage, wenn ich Jesus so verteidige, dann versuche ich schon wieder, 
Jesus vorzuschreiben, was er machen darf und was nicht. Ich stutze 
ihm gewissermaßen die Klauen. 

21



Dorothy L. Sayers, eine englische Schriftstellerin aus dem 20. Jahr-
hundert, bringt das mal so auf den Punkt: 

Die Leute, die Jesus damals ans Kreuz schlugen, haben 
ihn niemals, und das muss man ihnen lassen, beschul­
digt, langweilig zu sein  – ganz im Gegenteil: Er war 
ihnen zu dynamisch, als dass man sich seiner sicher 
sein könnte. Es blieb erst späteren Generationen vor­
behalten, diese alle Konventionen aufbrechende Per­
sönlichkeit einzumummeln und ihn in einer Aura von 
Langeweile zu verpacken. Wir haben dem Löwen von 
Juda gründlichst die Klauen gestutzt, ihn als „demütig“ 
und „milde“ zertifiziert und ihn als passendes Kuschel­
tier […] empfohlen.16

Jesus ist nicht langweilig. Ganz im Gegenteil: Er ist energisch, er ist 
unberechenbar, er ist nicht sicher – aber trotzdem gut. Nur kann 
es sein, dass wir als gläubige Menschen manchmal ein Problem 
damit haben, dass wir uns Gottes nicht sicher sein können? Stört 
es dich nicht auch manchmal, dass Gott Dinge tut, die dir eigent-
lich nicht passen, obwohl er es anscheinend gut mit dir und anderen 
meint? Oder regt es dich nicht auch kolossal auf, dass Gott manch-
mal bestimmte Dinge nicht tut (dass er plötzlich nicht mehr redet, 
nicht mehr eingreift), obwohl du doch genau das von ihm erwar-
tet hast, obwohl du doch genau daran glaubst? Und macht dir nicht 
gerade das auch manchmal Angst oder löst zumindest ein komisches 
Gefühl bei dir aus? 

Vielleicht war das damals, im ersten und zweiten Jahrhundert 
nach Christus, auch schon so: dass auch schon die ersten Christen-
menschen ihre Probleme mit so einem wilden Jesus hatten. Und 
dass er deshalb Stück für Stück in ein niedliches Kuscheltier um-
geglaubt oder um-geformt wurde. Wie komme ich auf diese Spe-
kulation? Das Johannesevangelium, das einige Jahre später als die 

22



anderen Evangelien entstanden ist, erzählt uns die Geschichte der 
Tempelreinigung um einiges radikaler, um einiges extremer als die 
anderen. Fast so, als ob sich auch schon bei den ersten Christen-
menschen so ein Kontrollieren-Wollen Gottes eingeschlichen hat 
und Johannes noch mal einen draufsetzt. Fast so, als ob Johannes 
deutlich machen will: Gott lässt sich nicht kontrollieren. Er ist ein 
wilder Löwe. In seiner Beschreibung und Darstellung der Tempel-
reinigung ist Johannes radikal und extrem: Bei ihm hat Jesus eine 
Peitsche in der Hand, bei den anderen Evangelisten nicht. Im Jo-
hannesevangelium treibt Jesus wirklich alle Menschen hinaus  – 
nicht nur die Verkäufer und Käufer wie bei den anderen Evange-
lien, sondern alle! Auch die Kinder, auch die Besucherinnen und 
Besucher, auch die Gäste, alle! Und bei Johannes jagt Jesus sogar 
die Tiere aus dem Tempel, bei den anderen Evangelientexten ist 
das nicht so.

Noch einmal: Jesus ist nicht sicher, aber er ist gut! Gerade dort, 
wo du Jesus nicht verstehst, ist er gut! Auch dort, wo du dich 
fragst: „Warum machst du das, Jesus?“, oder: „Warum lässt du das 
zu, Jesus?“, auch dort ist er gut. Denn überall dort, wo du Jesus als 
Löwe in deinem Leben erfährst, dort begegnet er dir auch als Lamm. 
Weil er eben beides ist: nicht sicher, aber gut! Auch bei der Tem-
pelreinigung agiert Jesus nicht nur als Löwe, auch dort handelt er 
als Lamm: Er treibt als wilder Löwe zwar alle Opfertiere aus dem 
Tempel heraus, aber damit macht er vor allem deutlich, dass er das 
wahre Opfertier, das wahre Lamm Gottes, ist. Dass Gott sich nicht 
zu schade war, seinen einzigen Sohn für uns hinzugeben, damit wir 
ein erfüllendes und ewiges Leben haben.

Ich wünsche mir, dass du Gott in diesem Buch als Löwen er-
kennst und erlebst. Manchmal begegnet er dir in diesem Buch auch 
als Lamm, vor allem aber als Löwe. Das ist vielleicht nicht sicher, 
aber immer gut. Möglicherweise ist es deshalb kein sicheres Lesen, 
aber ein gutes Lesen, das sich hoffentlich für dich und vielleicht so-
gar für die Menschen, mit denen du unterwegs bist, lohnen wird. 

23



Also lass dich doch mal auf diesen riskanten Gedanken ein, Gott 
in diesem Buch als den „nicht sicheren“ und „ganz anderen“ anzu-
treffen.

24


