Manuel GrdaBlin

THEO
HOBI

Warum Gott
nicht sicher,
aber gut ist




MiIX

Papier | Férdert
gute Waldnutzung

gw%cucrg FSC® C014496

Die automatisierte Analyse des Werkes, um daraus Informationen
insbesondere iiber Muster, Trends und Korrelationen gemaf} § 44b UrhG
(,,Text und Data Mining®) zu gewinnen, ist untersagt.

© 2026 R.Brockhaus in der SCM Verlagsgruppe GmbH -
Max Eyth Str. 41 - 71088 Holzgerlingen
brockhaus-verlag.de

Soweit nicht anders angegeben, sind die Bibelverse folgender
Ausgabe entnommen:
BasisBibel, © 2021 Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart (BB).
Weiter wurden verwendet:
Lutherbibel, revidiert 2017, © 2016 Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart.
Used by permission. (LUT)

Hoffnung fiir alle® Copyright © 1983, 1996, 2002, 2015 by Biblica, Inc.®.
Verwendet mit freundlicher Genehmigung des Herausgebers Fontis —
Brunnen Basel. (HFA)

Bibeltext der Neuen Genfer Ubersetzung — Neues Testament und Psalmen
Copyright © 2011 Genfer Bibelgesellschaft. (NGU)
Wiedergegeben mit freundlicher Genehmigung. Alle Rechte vorbehalten.
NeU bibel.heute, © 2001-2012 Karl-Heinz Vanheiden, www.kh-vanheiden.de.
Alle Rechte vorbehalten. (NeU)

Lektorat: Rahel Dyck
Umschlaggestaltung: Andreas Sonnhiiter; grafikbuero-sonnhueter.de
Titelbild: artyway (shutterstock)
Satz: Uhl+ Massopust, Aalen
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pof3neck

Gedruckt in Deutschland

ISBN 978-3-417-01076-3
Bestell-Nr. 227.001.076



Inhaltsverzeichnis

Vorkldnge ........ ...

Angst vor Gott als dem ,,ganz anderen ..................

Angst vor Gott als dem ,,nicht sicheren® ................

Glaube ohne Schlusspunkt ............................
Wenn Zweifel klopfen - und Glaube daist ..............
Dekonstruktion ist erlaubt — viel 6fter geboten ..........

Dissonanzen zulassen — ganz ohne Harmoniebediirfnis ...

DerandereBlick................. i
Am Rand gesehen - weil Minderheiten zahlen...........
Niemand bleibt, wie er war — auch Gott verandert sich ....

Als der Himmel leer war — und Gott ohnmaéchtig wurde . . .

Woraufesankommt ...................... ... .

Was soll das mit dem Kreuz? - Das ist wirklich passiert! ...

Wie das mit der Siinde anfing -

und was sie mituns heutemacht .......................

Heiligung wird himmlisch -

Gottes Werk, nicht unser Druck ........................

MehrGottwagen ...
Gliicklich sein — und Gott nicht ausklammern ...........
Traumen lernen - weil Gott nicht fertigist ..............

Immer Sabbat - nicht nur sonntags .....................

61
61
76
84

95
95



FremdeneueWelt ... .. ... ... 175

Im Weltabenteuer Gottes stehen —

dazwischen glauben undleben ............... ... ... ... 175

Sakularisierung verwandelt Kirche —

eine prophetische Stimme Gottes........................ 185

Wenn der Zeitgeist tanzt - tanzt Gottes Geist mit ......... 196
Nachkldnge ......... ... i 205

Das Ende ist nichtdasEnde ..................... .. ... 205

Wem zu danken bleibt .......... ... ... oL 209

Biicher, die mich inspiriert haben -
ein paar Literaturempfehlungen ........................... 211

Anmerkungen ........... 217



Vorklange

Angst vor Gott als dem ,ganz anderen”

In der deutschen Filmkomodie Otto — Der Film, die im Jahr 1985
erschienen ist, gibt es eine bedenkenswerte Szene: Der geldgierige
Kredithai Shark legt dem naiven Otto einen undurchsichtigen Ver-
trag vor. Shark weist Otto darauf hin, dass er das Kleingedruckte des
Kontraktes besser nicht lesen sollte. Auf die Frage Ottos: ,Warum
denn nicht?*, antwortet Shark nur: ,,Das ist schlecht fiir die Augen.*

So lustig diese kleine Anekdote auch sein mag: Ahnlich verhal-
ten sich einzelne Christenmenschen und manchmal sogar ganze
Kirchen, wenn es um ihre religiésen Uberzeugungen oder Ansich-
ten zur Bibel geht. Immer wieder sagen sie sich selbst und anderen:
sWir brauchen das Kleingedruckte nicht zu lesen. Das schadet nur
unserem Glauben.®

Was wire, wenn dieser Satz stimmt? Wenn es tatsdchlich The-
men rund um die Bibel und das christliche Weltbild gibt, die wir
uns selbst und anderen verschweigen, weil sie unserem personli-
chen Glauben oder dem Glauben anderer schaden kénnten? The-
men, die wir von vornherein kritisch begutachten, besserwisserisch
beiseiteschieben oder vehement attackieren, weil wir merken, dass
sie unser perfekt zusammengebasteltes Glaubenskonstrukt zum Ein-
stiirzen bringen konnten - egal, ob es fundamentalistisch, konserva-
tiv, (post)evangelikal, liberal oder (neo)orthodox ist?

Theophobie — mit dieser Wortneuschépfung méchte ich das hier



angesprochene Phanomen mal umschreiben. Mit Theophobie meine
ich nicht eine grundsitzliche Angst vor Gott an und fiir sich, son-
dern eine Angst vor Gott als ,dem ganz Anderen®! Denn was wire,
wenn Gott ganz anders ist, als wir ihn rational begreifen oder uns
fantasievoll vorstellen konnen? Haben wir uns vielleicht mit der Bi-
bel, der Tradition, dem Verstand, der Fantasie, der Erfahrung oder
der Biografie ein Bild von Gott gemalt, das ihn ganz anders zeigt, als
er sich uns eigentlich zeigen will? Nicht, weil Gott uns so fremd und
fern ist, dass wir ihn nicht erfassen konnten. Sondern deshalb, weil
er uns naher ist als unser eigenes Herz.

Das ist doch der eigentliche Grund, warum wir aus Gott kein
Objekt und keinen Gegenstand machen kénnen, tiber den sich mit
einem gewissen Sicherheitsabstand sprechen lief3e. Denn Gott ist
streng genommen nicht das Objekt, sondern das Subjekt unseres
Glaubens,? weil er den Glauben wundersam gibt, ganzheitlich um-
fasst, vollkommen erhélt und unendlich iibersteigt. Deshalb lasst
sich nicht gegenstandlich iiber Gott sprechen wie iiber einen selbst
gemachten Gotzen — genau das kritisieren {ibrigens die meisten
Atheisten vollig zu Recht am christlichen Glauben und Gottesbild -,
sondern nur im personlichen Involviert- und leidenschaftlichen Be-
teiligtsein. Und das geht nicht ohne besonnenen Mut und ohne ge-
sunde Angst.

Zurick zur Theophobie: Menschen mit Phobien nehmen ihr Umfeld
anders wahr. Bei einer Abscheu vor Spinnen zum Beispiel erscheint
der Achtbeiner plétzlich viel grofler und ekliger, als er eigentlich
ist. Menschen mit Theophobien wollen Gott anders wahrnehmen.
Anders, als er — oder sie? - eigentlich ist. Und warum? Damit Gott
perfekt in ihr Glaubenssystem passt. Abhangig davon, in welchem
religiosen Kontext du und ich sozialisiert wurden oder gegenwirtig

und zukiinftig noch sozialisiert werden, hat jede und jeder von uns



tibrigens eine ganz andere Theophobie, eine ganz andere Angst vor
diesem ganz anderen Gott: Was wire, wenn Gott ganz anders gna-
dig, ganz anders liebend, ganz anders gerecht, ganz anders allméich-
tig, ganz anders personlich, ganz anders ... Der Satz bricht hier ab,
weil er ansonsten nicht mehr authéren wiirde. Aber noch einmal:
Was wire, wenn Gott tatsdchlich ganz anders Gebet erhort, ganz
anders zu uns spricht, ganz anders {iber mich und diese Welt denkt,
ganz anders ...? Ja, Gott ist dieser ganz andere. Ein Gott, der sich
unseren Vorstellungen entzieht. Immer wieder neu.

Und wenn wir denken, wir hitten ihn verstanden, wenn wir glau-
ben, seine Gedanken durchschaut zu haben - dann war es vermut-
lich nicht Gott, iiber den wir gesprochen haben. Denn sobald wir
meinen zu wissen, wer Gott ist und was Gott iiber bestimmte Dinge
denkt, begegnet er uns als der ganz andere. Unfassbar. Unverfiigbar.
Oder wie Augustinus einmal sagte: ,,Si comprehendis, non est Deus.*?
Das bedeutet: Wenn wir ihn verstehen, ist es nicht Gott. Vielleicht
ldsst sich Gott auch deshalb nicht wirklich definieren. Oder zumin-
dest nicht so, dass wir ihn damit festhalten oder eingrenzen kénnten.
Der Theologe Gregor von Nyssa hat das betont. Und auch Dietrich
Bonhoeffer schloss sich dem an mit seinem prignanten Satz: ,,Einen
Gott, den ,es gibt;, gibt es nicht.“4

Die Feststellung, dass Gott unbegreiflich ist, dass er der ,,bekann-
teste Unbekannte® ist,> dass wir uns von Gott kein Bildnis machen
sollen (2. Mose 20,4), bezeichnet man tibrigens als ,,Negative Theo-
logie“. Oder um es mit den Worten des verstorbenen Papst Franzis-

kus zu sagen:

Gott in allen Dingen suchen und finden. [...] Ja, bei die-
sem Suchen und Finden Gottes in allen Dingen bleibt
immer ein Bereich der Unsicherheit. Er muss da sein.
Wenn jemand behauptet, er sei Gott mit absoluter
Sicherheit begegnet, und nicht berihrt ist von einem
Schatten der Unsicherheit, dann lauft etwas schief. Fir



mich ist das ein wichtiger Erklarungsschlissel. Wenn
einer Antworten auf alle Fragen hat, dann ist das der
Beweis daflir, dass Gott nicht mit ihm ist. Das bedeu-
tet, dass er ein falscher Prophet ist, der die Religion fur
sich selbst benutzt. Die groBen Fihrer des Gottesvolkes
wie Mose haben immer Platz fir den Zweifel gelassen.
Man muss Platz fur den Herrn lassen, nicht flr unsere
Sicherheiten. Man muss demtitig sein.®

Meine Theophobie ist die Angst vor einem Gott, der eine ganz
andere Theologie hat, als ich sie habe. Manchmal befiirchte ich, dass
Gottes Theologie - also sein Denken, Reden, Handeln und Fiihlen -
viel weiter, offener und inklusiver ist als die meine. Und ich muss
zugeben: Ich habe Angst davor. Ich habe Angst vor dem Kleinge-
druckten in der Theologie Gottes. Dieses Kleingedruckte, das ich
bisher iibersehen habe oder iibersehen wollte. Ich habe Angst vor
diesen leicht zu tibersehenden und leicht zu unterschitzenden Din-
gen im Kleingedruckten Gottes, die mir gleichgiiltig, aber Gott un-
glaublich wichtig sind.

Vom deutsch-israelischen Lyriker Jehuda Amichai stammt folgendes
Gedicht mit dem Titel Der Ort, an dem wir recht haben:

An dem Ort, an dem wir recht haben,
werden niemals Blumen wachsen

im Frahjahr.

Der Ort, an dem wir recht haben,

ist zertrampelt und hart wie ein Hof.
Zweifel und Liebe aber

lockern die Welt auf

wie ein Maulwurf, wie ein Pflug.

10



Und ein Flastern wird hérbar
an dem Ort, wo das Haus stand,
das zerstdrt wurde.?

Wenn es um Glauben, Lieben und Hoffen geht — um die drei Kar-
dinaltugenden des Christentums -, bringt uns die im Gedicht an-
gesprochene Rechthaberei nicht weiter. Denn sie baut nicht auf
(1. Korinther 14,26) - nein: Sie zerstort. Deshalb geht es auch bei
allem Theologisieren, bei allem Denken und Reden iiber, von, zu und
mit Gott, nicht um ein Rechthaben. Vielmehr geht es um ein fort-
laufendes Unterwegssein. Denn gelebte Theologie - also eine Theo-
logie, die aus der Praxis kommt und auf die Praxis zielt — ist immer
auf einem Weg: auf dem Weg im unendlichen Geheimnis Gottes, auf
dem Weg zu Gott selbst. In dhnlicher Weise, wie sich Jesus Chris-
tus auf den Weg ins Geheimnis der Menschwerdung begab (Philip-
per 2,6-8), beschreiten Christenmenschen diesen Weg im Geheim-
nis Gottes ihr Leben lang. Sie tasten sich an Gott heran und kommen
doch nie ganz bei ihm an; zumindest nicht in diesem Leben.

Aber vielleicht ist gerade auch das das Schéne: Was wir namlich
nicht besitzen und woriiber wir nicht verfiigen konnen (wie bei-
spielsweise die unverfugbare Liebe eines Menschen oder der nicht
verfiigbare Sonnenuntergang in den Schweizer Bergen, wo ich gerne
unterwegs bin), das weckt in uns immer wieder neu ein Begehren:
ein Begehren, dieses Unverfiigbare und zugleich Wunderschone er-
neut zu erleben - wie es der Soziologe Hartmut Rosa mit seiner
Resonanztheorie® vermutlich beschreiben wiirde. Ich glaube, dass
Gott uns unverfiigbar bleiben will, damit wir ihn andauernd be-
gehren und uns unaufhérlich nach ihm sehnen. Nicht, weil er sich
damit einen Spaf} mit uns erlauben will. Sondern weil genau das
das Allerschonste im Leben eines Christenmenschen ist: das stin-
dige Verlangen, diesem heiligen und liebenden Gott zu begegnen.
Dieser rationale und fantasievolle Weg im Geheimnis Gottes, dieses
Suchen nach Gott, kennt deshalb kein Stoppzeichen im Sinne von:

11



bis hierher und nicht weiter. Vielmehr ist dieser Weg im Geheimnis
eine Ermutigung zum stets neuen Vertrauen. Zum Vertrauen, den
unergriindlichen Weg in die unerschopfliche Tiefe Gottes zu gehen.
Einen Weg, der niemals aufhéren wird.

»Ich bitte Gott, dass er mich von Gott befreit” — so dhnlich hat es
der mittelalterliche Mystiker und Prediger Meister Eckhart mal ge-
sagt. Das ist die Bitte um Befreiung von allen festgefahrenen Glau-
benskonventionen. Es ist der Wunsch, Gott jenseits aller Bilder, Vor-
stellungen und theologischer Konstrukte zu erfahren - in radikaler
Offenheit und innerer Freiheit.

In diesem Buch wollen wir uns also auf den Weg machen. Auf
den Weg zu diesem ganz anderen Gott. Dieser Weg wird ein Wag-
nis sein, ein abenteuerliches Unterfangen mit riskanten Gedanken
und erschreckenden Uberlegungen. Ein Tasten, ein Nachspiiren, ein
Fragen, ein ,von Gott reden sollen und es doch nicht konnen®? Aber
keine Angst: Das Kleingedruckte des Glaubens, die Phobie vor die-
sem ganz anderen Gott, ist im Grunde genommen unbegriindet -
wie eben jede Art von Phobie (die Angst vor Spinnen ldsst erneut
griflen). Schliefilich ist es ein guter Gott, dem wir auf diesem Weg
im Geheimnis mal hier, mal dort begegnen werden. Dieser Gott, der
sich in Jesus Christus zeigt, spricht uns immer wieder zu: , Fiirchte
dich nicht!” Und dennoch hilt sie an, die Angst. Dennoch versuchen
wir ihn zu vermeiden, diesen ganz anderen Gott. Dennoch wollen
wir das Kleingedruckte unseres Glaubens viel lieber tibersehen.

Dass jeder Christenmensch andere Theophobien hat (hier wie-
der im Plural, denn meistens sind es mehrere), habe ich ja bereits
gesagt. Ich mochte dich deshalb mit auf meine Wegstrecken neh-
men: zu meinen Theophobien, zu meinen Angsten vor diesem ganz
anderen Gott, denen ich mich in den letzten Jahren und Mona-
ten stellen durfte. Verschiedenen Theophobien, die teilweise (lose)

12



zusammenhiéngen, teilweise aber auch gar nicht. In diesem Buch ent-
falten sie sich dennoch in Form eines thematischen Dreiklangs und
werden auch so zur Sprache gebracht. Trotzdem oder gerade des-
halb gibt es keine zwingende Lesereihenfolge: Du kannst ganz vorne
oder ganz hinten mit den einzelnen Aufsitzen oder Essays zu den
unterschiedlichen Theophobien anfangen. Grofitenteils entspringen
sie meinen Beschiftigungen in Form von Predigten, Vortridgen oder
ersten Versuchen der Verschriftlichung als Pastor im ICF Karlsruhe,
Habilitand an der Theologischen Fakultét Leipzig, Content Creator
bei der Kleingruppen App Feed Yourself und meinem Gastdozenten-
Dasein am Theologischen Seminar St. Chrischona. Dazu ein kleiner
Disclaimer am Rande: Wenn dir was theologisch querliegt, beschwer
dich bei mir, nicht bei meinen Arbeitgeberinnen und Arbeitgebern.
Denn die hier vertretenen Uberzeugungen sind ganz meine eigenen.

Vielleicht erkennst du dich in diesen Theophobien wieder. Viel-
leicht aber auch nicht. Schlief$ dich einfach den Wegen an, die dich
personlich interessieren oder auf denen du momentan selbst unter-
wegs bist. Auf diesen theophoben Wegen werden wir Unbekanntes
an Gott entdecken und Ungewdhnliches mit ihm erleben. Ich glaube
sogar, dass sie der Anfang einer neuen Erkenntnis sind (Spriiche 1,7).
Und sie werden hoffentlich auch der Anfang einer noch nicht da ge-
wesenen Ekstase sein — ,,Ekstase” in ihrem wortlichen Sinn verstan-
den, als ein euphorisches und faszinierendes ,, Auflerhalb-Stehen®°
auflerhalb des Bekannten und Gewéhnlichen an Gott.

Als Albert Einstein mal von einem Journalisten gefragt wurde:
»Glauben Sie an Gott? soll seine schlichte Antwort gewesen sein:
»Sagen Sie mir erst, was Sie unter Gott verstehen; dann sage ich
Ihnen, ob ich daran glaube. In diesem Buch will ich versuchen,
(m)ein Verstindnis von Gott und (m)einem Glauben an ihn - ver-

bunden mit (m)einem kreativen Bibelverstindnis — darzulegen.

13



Vielleicht ist Gott aber auch noch mal ganz anders, als ich ihn auf
den folgenden Seiten darzustellen versuche. Dann darfst du dieses
Buch ganz anders schreiben. Vielleicht sind die darin erlduterten
Theophobien aber auch gar nicht neu fiir dich. Dann bist du inzwi-
schen wahrscheinlich auf ganz anderen Wegen unterwegs und darfst
dieses Buch mit gutem Gewissen beiseitelegen und etwas anderes
lesen.

Theophobie - oder: das Kleingedruckte des Glaubens. Diese
Theophobie, das Kleingedruckte in unserem sonst so grof3en Glau-
ben, wird deinen und meinen Glauben kleiner machen. Kleiner, als
wir unseren Glauben gerne hitten. Ja, richtig gelesen! Aber weif3t du
was? Das ist genau richtig so! Denn vielleicht vermag unser Glaube
deshalb nichts Grof3es zu tun, weil er nicht klein genug ist. Weil er
eben nicht so klein ist wie das Senfkorn, von dem Jesus spricht (Mat-
thius 13,31-32). Vielleicht bedarf es deshalb einer heilsamen Verklei-
nerung, einer notwendigen Entlastung von all dem, was wir Gott
vorschnell zugeschrieben haben: von unseren rationalen Sicher-
heiten und theologischen Fantasien. Vielleicht muss unser Glaube
nicht neu konstruiert, sondern von manchem falschen Groflen be-
freit werden - wie das nicht mehr notwendige Geriist bei einem
fertig gebauten oder frisch gestrichenen Haus -, damit er (wieder)
Grof3es bewirken kann.!!

Kurzum: In diesem Buch wird Gott gréfier und dein (?) und mein
Glaube kleiner. Und das meine ich nicht im Sinne eines weiteren
Buches iiber Dekonstruktion, sondern als Riickbindung, Riick-
eroberung und Bezugnahme auf vergessene, aber bewéhrte Glau-
benswahrheiten, die unsere Glaubensmiitter und -véter in sich ge-
tragen haben. Denn darin finden wir eine oft {ibersehene, aber
tiefgriindige Glaubensdemut, die sich dartiber im Klaren ist, dass
Gott als der ,,ganz andere® ,,nicht sicher, aber gut® ist! Und wenn
wir diese rationale Erkenntnis und dieses praktische Erlebnis der
Andersheit und Unsicherheit Gottes zulassen, wird Gott grofier und

wir, mit unserem Glauben, auf den wir uns manchmal ziemlich viel

14



einbilden und auf den wir uns manchmal mehr als auf Gott verlas-
sen, kleiner.

Das klingt doch nicht ganz falsch, oder? Stell dir einfach eine zu-
gefrorene Seefliche im Winter vor - eine Illustration, die ich vom
osterreichischen Prediger und Bibelschullehrer Hans Peter Royer
tibernommen habe. Du kannst mit festem Schritt und grofiem Glau-
ben darauftreten. Doch wenn das Eis zu diinn ist, bricht es, und dein
Glaube rettet dich nicht vor dem eiskalten Wasser. Nicht die Grofie
deines Glaubens tréagt dich, sondern die Starke des Eises. Ein klei-
ner Glaube ist deshalb v6llig ausreichend - wir haben schlieSlich
einen grofien Gott.

15



Angst vor Gott als dem ,nicht sicheren”

Gerade sind wir schon recht tief in theologische und philosophi-
sche Fragen eingestiegen — und im weiteren Verlauf dieses Buches
werden wir immer wieder dahin zuriickkehren. Zugegeben: Dort
kann es einem ganz schon schwindelig werden, auch mir ... Doch
bevor wir uns erneut auf diese Hohen begeben, mdchte ich dich in
drei Geschichten mit hineinnehmen, in eine personliche, eine bib-
lische und eine fantastische, um dir plastisch zu zeigen, worum es
in diesem Buch ebenfalls geht. Denn fiir mich gehort immer beides
zusammen, damit es richtig und relevant wird: theologische Gedan-
kenfliige und praktische Erdungspunkte, reflektierte Theologie und
alltagsnaher Glaube. Man konnte auch sagen: der Kopf mit Hand
und Herz — mal das eine mehr, mal das andere.

Als Manuel, als Christ, als Pastor, als Theologe, als Ehemann, als
Freund und als Autor will ich die beiden genannten Welten mit-
einander verbinden - oder es zumindest versuchen. Der deut-
sche Philosoph Karl Jaspers sagte mal iiber Friedrich Nietzsche, er
habe zu allem zwei Meinungen. Ganz dhnlich fithre ich in diesem
Buch einen inneren Dialog mit philosophischen und persénlichen,
theologischen und praktischen Ansichten auf den (oder meinen)
christlichen Glauben. Zwei Sichtweisen, die sich in meinem Inneren
ununterbrochen unterhalten, teilweise auch miteinander diskutie-
ren, manchmal sogar streiten.

Als Pastor begegnen mir in theologischen Diskussionen oder
seelsorglichen Gesprachen héaufig zwei Arten von Menschen. Ziem-
lich pauschalisierend, ich weif3, aber die Einordnung hilft: Typ eins

hat genug von einfachen Antworten. Thr oder ihm reichen schnelle

16



Erklarungsversuche nicht mehr aus. Diese Person will alles ganz
genau wissen, bis ins kleinste Detail. Typ zwei hingegen hat genug
vom Komplizierten. Sie oder er braucht klare Ansagen, eindeutige
Statements und schlichte Losungen. Doch bei beiden Typen von
Menschen kommt es irgendwann, zumindest bei genauerem Hinse-
hen, zu gewissen Schwierigkeiten und Problemen: Typ eins vergisst,
dass es fiir viele Themen rund um den christlichen Glauben keine
logischen Erklarungen gibt. Vieles bleibt ein Geheimnis. Und das
weifs ich aus eigener Erfahrung ziemlich gut: Nach meinem Theo-
logiestudium mit Promotion und Habilitation in Basel, Heidelberg
und Leipzig hatte ich mehr Fragen als Antworten. Die Schwierig-
keit bei Typ zweti ist, dass einfache Antworten, Schwarz-Weif3-Kate-
gorisierungen und Richtig- oder Falsch-Aussagen vielleicht helfen,
aber nicht zwingend tragen. In Glaubenskrisen kann man, ziemlich
schnell und fast unbemerkt, in ein schwarzes Loch hineinfallen, das
einen mit allen fiir giiltig geglaubten Antworten verschlingt. Und
auch das weif$ ich aus personlichem Erleben, wenn mir naheste-
hende Menschen von jetzt auf gleich mit der Sache mit Gott ab-
schliefen und den Glauben an den Nagel hingen.

Als Theologe merke ich, dass beide Typen etwas gemeinsam
haben: Sie haben und brauchen einen Gott fiir ihre (Glaubens-)
Schublade. Und das ist ja auch irgendwo normal. Denn hinter vielen
Glaubenshaltungen stecken, bewusst oder unbewusst, tiefe mensch-
liche Angste. Der eine Typ, der sich auf keine einfachen Antworten
einldsst, versucht oft, mit Wissen und Differenzierung die Angst vor
einem Glauben zu bindigen, der sich nicht kontrollieren ldsst. Viel-
leicht ist es, wie der Psychoanalytiker Fritz Riemann sagt, die Angst
vor Hingabe oder die Angst vor Bestidndigkeit, die diesen Menschen
dazu bringt, immer wieder alles hinterfragen zu miissen, um sich
selbst treu zu bleiben. Der andere Typ, der klare Ansagen braucht,
will vielleicht der Angst vor Verdnderung und Unsicherheit entkom-
men und sucht deshalb Halt in einfachen Wahrheiten, vertrauten

Strukturen und klaren Regeln.!?

17



Beides sind verstandliche Reaktionen. Wo der eine also (nur) das
glauben kann, was sich logisch erkldren ldsst, blendet der andere
mogliche - und oft sehr berechtigte — Anfragen an Glauben und Kir-
che einfach aus. Gott weif3 schlieflich am besten, wer er (nicht) ist
und was er (nicht) tut - und die Bibel ist darin ja auch vollig klar ...
So entsteht entweder ein unpersonlicher, distanzierter und abstrak-
ter ,Denk-Gott, der zwar nicht viel Trost spendet, aber wenigstens
keine Uberraschungen bereithilt — oder ein weichgespiilter, harmlo-
ser und bequemer ,,Plisch-Gott®, der zwar gut ins Leben passt, aber
bei echten Krisen kaum tragt. Ob durch Verkomplizierung oder Ver-
einfachung: Beide Glaubenstypen versuchen auf ihre Weise, einer
bestimmten Grundangst des Glaubens aus dem Weg zu gehen: der
Angst, dass Gott ,,nicht sicher” oder ,,ganz anders® ist, als man bis-
her gedacht oder geglaubt hat.

Und doch sind Unsicherheit und Andersheit, zumindest mit Blick
auf den Glauben, richtig(er) und wichtig(er) — das versuche ich dir
zumindest in diesem Buch zu zeigen. Denn ich mochte dir und mir
einen dritten, einen alternativen Weg vorstellen, wie man sich dieser
Angst mit Mut stellen kann. Ich méchte dich einladen, iiber einen
Glauben nachzudenken, der sich weder in zu detailreichen Erkli-
rungen (Denk-Gott) noch in zu simplen Antworten (Plasch-Gott)
verliert.

Eine der eindriicklichsten, vielleicht aber auch befremdlichsten Ge-
schichten iiber Jesus finden wir gleich in allen vier biblischen Evan-

geliumsiiberlieferungen. Hier nach der Version von Johannes:

Das Passafest der Juden stand kurz bevor. Da ging Jesus
nach Jerusalem. Im Tempel traf er auf Handler, die Rin-
der, Schafe und Tauben verkauften. Auch Geldwechs-

ler saBen dort. Da machte Jesus sich aus Stricken eine

18



Peitsche und jagte sie alle aus dem Tempel hinaus -
samt ihren Schafen und Rindern. Die Miinzen der Geld-
wechsler schleuderte er auf den Boden und stieB ihre
Tische um. Zu den Taubenhdé&ndlern sagte er: ,Schafft
das weg von hier! Macht das Haus meines Vaters nicht

|II

zu einer Markthalle!” Seine Jinger erinnerten sich
daran, dass in der Heiligen Schrift steht: ,Der Einsatz
fur dein Haus wird mich aufreiben!”

Johannes 2,13-17

In der Antike war es tiblich, Geschichten wie diese einfach vorzu-
lesen, statt sie auszulegen. Man lief die Erzdhlung fiir sich selbst
sprechen, statt sie zu Tode zu interpretieren. Denn jede Ausle-
gung raubt auch immer etwas von der Dramatik der Geschichte.
Mit jeder Interpretation geht auch das Geheimnisvolle an der Er-
zéhlung verloren. Und diese sogenannte ,Tempelreinigung® — oder
besser gesagt: dieses Randalieren von Jesus im Tempel - ist abso-
lut dramatisch. Was hier passiert, ist so was von geheimnisvoll. Da
kann man noch so viele Superlative, Steigerungsformen oder Uber-
treibungen verwenden: Keine kommt an das vollig Verriickte he-
ran, was hier passiert. Was macht Jesus hier, bitte? Wieso geht er so
radikal vor? Was soll dieser Krawall? Was soll dieser Aufstand? ,,Je-
sus, komm doch mal runter! Was bist du denn so aggressiv? Cool
down! Halte deinen Zorn mal im Zaum. Das steht doch nur im
Widerspruch zu dem, was du sonst so lehrst und lebst. Wo bleibt
dein ,die andere Wange hinhalten’ und dein ,Liebet und betet fiir
eure Feinde?“

Aber noch verriickter ist die Tatsache, dass Jesus nicht nur ein-
mal, sondern wahrscheinlich gleich zweimal im Tempel randaliert
hat - diese Uberzeugung vertreten zumindest manche Auslegerin-
nen und Ausleger. Er hat also zwei Straftaten begangen - im Johan-
nesevangelium ist es am Anfang (Kapitel 2), bei den anderen Evan-
gelien am Ende seines Wirkens (Matthéus 21; Markus 11; Lukas 19).

19



Wir lesen in der Bibel an zwei unterschiedlichen Stellen davon, wie
Jesus im Tempel randaliert. Man kann fast sagen: Jesus hat sich das
Randalieren im Tempel zur Gewohnheit gemacht. Das ist der Rah-
men und die Klammer von Jesu Leben hier auf der Erde. Und diese
Randale waren anfangs die Ursache dafiir, dass er von den fiihren-
den Juden und Priestern verfolgt wurde. Und zuletzt waren sie der
Hauptgrund fiir seine Gefangennahme.

Ich bin der Uberzeugung, man darf die Geschichte der Tempel-
reinigung nicht im klassischen Stil auslegen. Man darf das nicht tun,
damit die Geschichte eben ihre Dramatik behélt und das Geheim-
nisvolle bleibt. Aber trotzdem will ich dich in diese Geschichte
hineinfithren. Und zwar mit einem Bild, das ich an die Geschichte
herantrage, das aber passender nicht sein konnte. Und dieses Bild
hilft hoffentlich zu verstehen - oder sich dem wenigstens anzuna-
hern -, was hier eigentlich passiert. Dieses Bild will ndmlich dazu
verhelfen, das Unbekannte und Ungewohnliche an Jesus zu entde-
cken und zu erleben. Genau genommen stammt dieses Bild aus einer

weiteren Geschichte.

Stell dir vor, du betrittst eine fremde, eine magische Welt. Eine
Welt voller sprechender Tiere und verzauberter Landschaften.
Aber auch eine Welt, wo sich der uralte Kampf zwischen Gut und
Bose abspielt. Genau das erleben die Pevensie-Geschwister in Die
Chroniken von Narnia, einer berithmten Fantasy-Buchreihe von
C. S. Lewis. Durch einen geheimnisvollen Kleiderschrank gelan-
gen die vier Geschwister — Peter, Susan, Edmund und Lucy - in das
verschneite Reich Narnia. Narnia ist ein Konigreich, das von einer
grausamen WeifSen Hexe unterdriickt wird. Aber es gibt Hoffnung:
Aslan, der wahre Konig von Narnia, wird eines Tages zuriickkehren
und fiir Frieden, Freiheit und Sicherheit sorgen. Und dieser Aslan

ist kein gewohnlicher Herrscher, sondern ein gewaltiger Lowe. Als

20



die Geschwister zum ersten Mal von Aslan héren, fragt Lucy, die
Jiingste und Neugierigste von ihnen, beklommen: ,,Dann ist er also
nicht sicher?“B Daraufthin lacht Herr Bieber, einer der sprechen-
den Tierbewohner Narnias - so stelle ich mir die Szene zumindest
vor -, und antwortet mit Nachdruck: ,,Sicher? [...] Wer hat denn
von sicher geredet? Natiirlich ist er nicht sicher. Aber er ist gut. Ich
sage euch doch, er ist der Konig.“ Und einige Zeit spéter bestitigt
Herr Bieber seine Aussage erneut: ,Wisst ihr, er ist wild. Nicht so
wie ein zahmer Lowe.“14

Das Bild vom Lowen beschreibt ziemlich treffend, wie Jesus bei
der Tempelreinigung agiert: Er agiert als Lowe. Als jemand, bei dem
du dir nie ganz sicher sein kannst, der es aber immer gut mit dir
meint. Im englischen Original der Narnia Geschichte klingt diese
Tatsache iiber Jesus sogar noch treffender, irgendwie noch passen-
der, wenn Herr Bieber betont: ,,Course he isn’t safe. But he’s good.“
Und spater sagt er: ,,He’s wild, you know. Not a tame lion.“>

Bei unserem Glauben an Gott bleibt immer ein Rest Unsicherheit. Ja,
diese Unsicherheit muss sogar bleiben: weil wir als Menschen Gott
nie kontrollieren konnen. Wir kdnnen ihn nie ganz erfassen und
wir kénnen ihm auch nie vorschreiben, was er zu tun hat und was
nicht. Und das macht unsicher. Lowen lassen sich nicht zéhmen -
genauso wenig Gott: Gott lasst sich nicht zahmen. Er ldsst sich nicht
béandigen. Er ldsst sich nicht in den Griff bekommen. Und deswe-
gen werde auch ich das Verhalten von Jesus im Tempel jetzt nicht
rechtfertigen - das passiert ndmlich schnell, im Sinn von: ,,Jesus darf
das! Er ist schliellich der Hausherr des Tempels. Er kritisiert doch
vollig zu Recht die Profitsucht und das Konsumverhalten der Ver-
kaufer und Kéufer, die aus dem Heiligtum einen profanen Markplatz
machen. Er verteidigt hier also nur sein Revier.“ Aber wenn ich das
sage, wenn ich Jesus so verteidige, dann versuche ich schon wieder,
Jesus vorzuschreiben, was er machen darf und was nicht. Ich stutze

ihm gewissermafien die Klauen.

21



Dorothy L. Sayers, eine englische Schriftstellerin aus dem 20. Jahr-

hundert, bringt das mal so auf den Punkt:

Die Leute, die Jesus damals ans Kreuz schlugen, haben
ihn niemals, und das muss man ihnen lassen, beschul-
digt, langweilig zu sein - ganz im Gegenteil: Er war
ihnen zu dynamisch, als dass man sich seiner sicher
sein kénnte. Es blieb erst spateren Generationen vor-
behalten, diese alle Konventionen aufbrechende Per-
sénlichkeit einzumummeln und ihn in einer Aura von
Langeweile zu verpacken. Wir haben dem Léwen von
Juda grindlichst die Klauen gestutzt, ihn als ,demutig”
und ,milde” zertifiziert und ihn als passendes Kuschel-
tier [...] empfohlen.’®

Jesus ist nicht langweilig. Ganz im Gegenteil: Er ist energisch, er ist
unberechenbar, er ist nicht sicher - aber trotzdem gut. Nur kann
es sein, dass wir als glaubige Menschen manchmal ein Problem
damit haben, dass wir uns Gottes nicht sicher sein kénnen? Stort
es dich nicht auch manchmal, dass Gott Dinge tut, die dir eigent-
lich nicht passen, obwohl er es anscheinend gut mit dir und anderen
meint? Oder regt es dich nicht auch kolossal auf, dass Gott manch-
mal bestimmte Dinge nicht tut (dass er plétzlich nicht mehr redet,
nicht mehr eingreift), obwohl du doch genau das von ihm erwar-
tet hast, obwohl du doch genau daran glaubst? Und macht dir nicht
gerade das auch manchmal Angst oder 16st zumindest ein komisches
Gefiihl bei dir aus?

Vielleicht war das damals, im ersten und zweiten Jahrhundert
nach Christus, auch schon so: dass auch schon die ersten Christen-
menschen ihre Probleme mit so einem wilden Jesus hatten. Und
dass er deshalb Stiick fiir Stiick in ein niedliches Kuscheltier um-
geglaubt oder um-geformt wurde. Wie komme ich auf diese Spe-
kulation? Das Johannesevangelium, das einige Jahre spéter als die

22



anderen Evangelien entstanden ist, erzdhlt uns die Geschichte der
Tempelreinigung um einiges radikaler, um einiges extremer als die
anderen. Fast so, als ob sich auch schon bei den ersten Christen-
menschen so ein Kontrollieren-Wollen Gottes eingeschlichen hat
und Johannes noch mal einen draufsetzt. Fast so, als ob Johannes
deutlich machen will: Gott ldsst sich nicht kontrollieren. Er ist ein
wilder Lowe. In seiner Beschreibung und Darstellung der Tempel-
reinigung ist Johannes radikal und extrem: Bei ihm hat Jesus eine
Peitsche in der Hand, bei den anderen Evangelisten nicht. Im Jo-
hannesevangelium treibt Jesus wirklich alle Menschen hinaus -
nicht nur die Verkiufer und Kéufer wie bei den anderen Evange-
lien, sondern alle! Auch die Kinder, auch die Besucherinnen und
Besucher, auch die Géste, alle! Und bei Johannes jagt Jesus sogar
die Tiere aus dem Tempel, bei den anderen Evangelientexten ist
das nicht so.

Noch einmal: Jesus ist nicht sicher, aber er ist gut! Gerade dort,
wo du Jesus nicht verstehst, ist er gut! Auch dort, wo du dich
fragst: ,Warum machst du das, Jesus?*, oder: ,Warum lasst du das
zu, Jesus?®, auch dort ist er gut. Denn tiberall dort, wo du Jesus als
Lowe in deinem Leben erfihrst, dort begegnet er dir auch als Lamm.
Weil er eben beides ist: nicht sicher, aber gut! Auch bei der Tem-
pelreinigung agiert Jesus nicht nur als Lowe, auch dort handelt er
als Lamm: Er treibt als wilder Lowe zwar alle Opfertiere aus dem
Tempel heraus, aber damit macht er vor allem deutlich, dass er das
wahre Opfertier, das wahre Lamm Gottes, ist. Dass Gott sich nicht
zu schade war, seinen einzigen Sohn fiir uns hinzugeben, damit wir
ein erfiillendes und ewiges Leben haben.

Ich wiinsche mir, dass du Gott in diesem Buch als Lowen er-
kennst und erlebst. Manchmal begegnet er dir in diesem Buch auch
als Lamm, vor allem aber als Lowe. Das ist vielleicht nicht sicher,
aber immer gut. Moglicherweise ist es deshalb kein sicheres Lesen,
aber ein gutes Lesen, das sich hoffentlich fiir dich und vielleicht so-

gar fiir die Menschen, mit denen du unterwegs bist, lohnen wird.

23



Also lass dich doch mal auf diesen riskanten Gedanken ein, Gott
in diesem Buch als den ,,nicht sicheren und ,,ganz anderen® anzu-
treffen.

24



